
AMANASKA

Az elmenélküliség 
jógája

Swāmī Shaṅkaratilaka



AMANASKA 
Az elmenélküliség jógája





AMANASKA 
Az elmenélküliség jógája

A tiszteletre méltó Mester 
Swāmī Shaṅkaratilaka tanításai

Fordította: Nidhyāna Surya-Devī



A mű eredeti címe: 
Amanaska 
El Yoga de la no mente

Szerző © Swāmī Shaṅkaratilaka
A borítóhoz felhasznált kép forrása: Freepik –Starline
 
Minden jog fenntartva. Jelen könyv egyetlen része – beleértve a bo-
rítótervet is – sem sokszorosítható, nem tárolható visszakereshető 
rendszerben és nem továbbítható semmilyen formában vagy eszköz
zel – legyen az elektronikus, mechanikus, kémiai, fénymásolás, hang- 
vagy videófelvétel, internet, illetve bármely más módszer – a kiadó 
vagy a szerzői jog tulajdonosának előzetes, írásbeli engedélye nélkül.
 
Felelős kiadó: 
Vedica Editorial 
Gñyana Prakashana © 
vediceditorial@gmail.com

Hungarian edition © Vaidika Pratisthana Sangha, Védikus Dharma 
Hindu Közösség, Magyarország Egyesület, 2025
Fordította © Nidhyāna Surya-Devī, 2025
Borító, tördelés: Kósa Csilla

ISBN 978-615-02-5710-5



Swāmī Tilak, Mesterem emlékére





7

Tartalom

És így szólt a Guru......................................................................  9
Mit jelent az elme destrukturálása?......................................13
Útmutatóval rendelkezni......................................................... 17
Az elmenélküliség...................................................................... 21
Radikális változás......................................................................23
Az önvizsgálat.............................................................................28
Egy rendkívül ősi jóga..............................................................30
Az egyesülés az Abszolút Léttel, Brahmannal................... 32
A teljesség üressége..................................................................35
Raja-jóga.......................................................................................38
A negatív tulajdonságok feláldozása..................................... 41
A Mester védelme......................................................................45
Jógatanítványként helytállni................................................... 47
A destrukturálás legmagasabb szintű koncepciója	����������49
A Guru mint kulcsfontosságú referencia............................55 
Amanaska az élet minden területén..................................... 57





9

És így szólt a Guru

Két állandó igazságot kell megértsünk: az együttérzés maga 
a tanítás, a megosztás pedig a Dharma.

A puszta tanulási vágy önmagában nem jogosít fel a tanulásra. 
Aki tanulni akar, annak keresnie kell a tanulás lehetőségét, és 
fel kell készülnie rá – ahogyan annak is, aki tanít, megfelelően 
fel kellett készülnie a tanításra.

A hagyományos rendszer azt tanítja, hogy tanítani tanulás ál-
tal kell megtanulni; a tanítványokat a Mesterek szolgálata által 
kell megtanulni szolgálni; és a beavatást az upāyák – vagyis 
a meditatív elmerüléshez vezető spirituális fejlődést szolgáló 
gyakorlatok – szorgalmas és mély odaadással való gyakorlása 
által kell megtanulni továbbadni.





Amanaska
Az elmenélküliség 

jógája





13

Mit jelent az elme  
destrukturálása?

Ha az ego meghaladására (transzcendenciájára) gondolunk, 
azonnal eszünkbe kell jusson az Amanaska: egy olyan tudat
állapot, amelyben az egyéni elme meghaladásra kerül. Ez a tisz-
ta tudatállapot, amely mentes a gondolatoktól, érzelmektől és 
vágyaktól – ez az, amit „elmenélküliség”-nek, az elme hiányá-
nak, vagyis Amanaskának nevezünk.

Lényegében az elme destrukturálása azt jelenti, hogy meg-
törjük az életünk során kialakított merev és korlátozó gon-
dolkodási mintákat, amelyek magukban foglalják a berögzült, 
mélyen gyökerező hiedelmeket, a negatív mentális szokásokat, 
valamint a valóság érzékelésének olyan formáit, amelyek 
megakadályozzák, hogy új nézőpontokat érjünk el, új perspek-
tívákhoz férjünk hozzá. Ezt értjük Amanaska alatt az emberi 
élet gyakorlati szintjén. 



14

Ahhoz, hogy a fogalmat a parāvidyā (felsőbb, transzcendens 
tudás) szintjén is megértsük, elengedhetetlen, hogy előbb az 
elme destrukturálásán menjünk keresztül az emberi, közvet-
len szinteken. Az elme ugyanis nem képes magasabb szinten 
működni, ha az alapjaiban nem működik helyesen, pozitívan, 
oly módon, hogy tartást adjon neki – ahogy egy épület sem 
maradhat állva megfelelő alapok és szilárd fundamentum 
nélkül. Ez elengedhetetlen.

Hogyan közelíthetjük meg ezt a témát egy olyan kultúrán belül, 
amely másként tekint az emberre – figyelembe véve létfenn-
tartási, megélhetési és élvezeti szükségleteit, valamint azt, 
ahogyan idejét gyakran olyan célok szolgálatába állítja, ame-
lyek távol állnak vagy elválnak attól a környezettől, amelyben 
felnőtt, egy olyan kontextusban, ahol az emberek teljesen más 
gondolatokkal és értékekkel rendelkeznek? Ennek megvalósí-
tása nehezen lesz sikeres, ha nem történik meg a mentalitás 
megváltoztatása, ha nem megy végbe az elme destrukturálása, 
vagyis a mélyen gyökerező hiedelmek és azon szokások lebon-
tása, amelyek reményeken és célokon alapultak.

Az ember azon eszmék alapján viszonyul mindahhoz, amivé 
válni és amit megvalósítani szeretne, amelyeket élete során 
befogadott, s amelyek kialakították a gondolkodásmódját és 
a mentalitását. Ha az ember nem válik rugalmassá, és nem 
nyílik meg új gondolatok felé, mindez nem lesz lehetséges. 
Ez ahhoz hasonló, mint amikor valaki, aki hozzászokott a saját 
napi rutinjához, ételéhez, gondolkodás- és cselekvésmódjához, 



15

utazni szeretne, de nem akar kilépni a komfortzónájából. 
Nem akar eltávolodni világától, barátaitól, családjától, attól, 
amit otthonosnak, ismerősnek tart, mert ha ezt megtenné, 
sebezhetőnek érezné magát. Hogyan utazhatna az, aki nem 
akar kilépni érzelmi otthonából? Sőt számára még fizikai ott-
honát sem könnyű elhagyni, ha nem lép ki érzelmi otthonából. 
Mi, emberek, a biztonságérzetünket a komfortzónáinkban 
építjük fel – önmagunkkal és hozzátartozóinkkal kapcsolatban.

Az utazás például az elme átalakításának (destrukturálásának) 
egyik módja az aparāvidyā (az emberi, hétköznapi gyakorlati 
tudás) szintjén; vagyis a Dharma (az egyetemes törvény, az 
élet rendje) azon szintjén, amely az emberi megértéshez, 
a mindennapi tapasztalathoz kapcsolódik – nem a transz-
cendens, isteni szinthez, hanem a hétköznapihoz. Az uta-
zás arra késztet bennünket, hogy rugalmasabbá váljunk és 
nyitottabbak legyünk az új iránt, és lehetőséget kínál arra, 
hogy fokozatosan megszabaduljunk a berögzült szokásoktól, 
mentalitástól, hiedelmektől és gondolkodásmintáktól. Arra 
hív bennünket, hogy felfedezzünk egy másfajta világot, mint 
amihez hozzá voltunk szokva.

Van egy békáról szóló történet, amely szemlélteti annak 
fontosságát, hogy rugalmas elmét tartsunk fenn az élet-
ben. Ez a béka békésen éldegélt a komfortzónájában, kis 
pocsolyájában. Egy nap, minden előjel nélkül, megjelent 
egy másik béka, és szállást kért tőle egy éjszakára. Amikor 
megkérdezte tőle, honnan jött, a vendégbéka így válaszolt: 



16

„Sok helyről jövök. Nekem is volt egy olyan pocsolyám, mint 
a tiéd, de egy nap úgy döntöttem, felfedezem a világot.”

Az utazó béka különböző méretű és formájú pocsolyákat 
látott. Míg a vendéglátó béka védelmezte a saját pocsolyáját, 
a legjobbnak és legnagyobbnak tartva azt, az utazó béka el-
magyarázta neki, hogy vannak olyan pocsolyák, amelyekhez 
sok ugrásra van szükség, és amelyeket nem is lehet teljesen 
bejárni. A vendéglátó béka azonban megsértődött, mert az 
utazó szavait az otthona lenézéseként értelmezte, és végül 
kidobta őt, hazugnak tartva.

Így amikor azoknak az embereknek, akik a saját „mentális po-
csolyáik”-ban élnek, másfajta valóságokat mutatunk meg, elő-
fordulhat, hogy elsőre nevetni fognak rajtuk. Idővel azonban 
valószínű, hogy fenyegetve érzik magukat a gondolatainktól, 
az elképzeléseinktől és a látásmódunktól. Talán bolondnak 
vagy hálátlannak tartanak majd bennünket, mert nem akar-
juk, amit az ő „pocsolyáik”-ból kínálnak nekünk. Bármilyen 
kísérletünk a velük való kommunikációra hiábavaló lesz, mert 
nem tudják elképzelni, hogy létezhet valami más is.

Mindig ajánlott, hogy azok, akik el akarják kezdeni az Amanaska, 
a gondolatoktól való mentesség, az elmeműködés lecsendesíté-
sének és felszabadításának spirituális folyamatát, próbáljanak 
kilépni a komfortzónájukból – és ennek egyik legjobb módja az 
utazás. Nem létezik hatékonyabb mód az elme destrukturálásá-
ra (átalakítására), és így annak kitágítására sem, mint az utazás.



17

Útmutatóval  
rendelkezni

A Dharma kultúrájában a yātra, azaz az utazás, egy eszköz 
arra, hogy meghaladjuk korlátainkat, és kívülről befelé 
haladva fejlődjünk. Az utazás során különböző emberekkel, 
ételekkel, szokásokkal, gondolkodás- és érzésmódokkal 
találkozunk, amelyek teljesen eltérnek attól a környezettől, 
ahol felnőttünk – attól, ahol egész élet- és gondolkodásmó-
dunk formálódott.

Sokan fűznek nagy reményeket ehhez: azt gondolják, hogy ha 
elmennek egy helyre, például Indiába, akkor talán változás 
áll be a mentalitásukban és a lelkükben is. Valóban gazdagító 
Indiába utazni, de még inkább az, ha ezt egy Mesterrel tesszük 
(aki vezet és irányt ad), aki nemcsak segít neked megcsodálni 
egy templom esztétikáját vagy a benne található szent képe-
ket, hanem megtanít arra is, hogyan fejtsük meg azokat az 
üzeneteket és azt a tudást, amelyeket a beléjük vésett szim-
bólumok rejtenek.



18

Ha Indiába olyasvalakivel utazol, aki képes megmutatni neked 
India lelkét, nemcsak egy modern és olykor zavaros kultúrát 
fedezel fel, hanem hozzáférsz a lényegének mélyebb és jelen-
tősebb megértéséhez is.

Mindig szükség van útmutatásra, amely segít lebontani a már 
meglévő mentális struktúrákat.

Világos, hogy nem rendelkezünk a megfelelő szemléletmóddal 
ahhoz, hogy tudjuk, mit kell elhagynunk vagy beépítenünk. 
Lehet, hogy személyes megfigyelés alapján próbáljuk meg az 
elme destrukturálását (az elme megszokott szerkezetének le-
bontását, átalakítását), de ezt objektíven véghezvinni nagyon 
nehéz. Kétségkívül, Indiába utazni – még ha egyedül is – abszolút 
átformáló élmény lehet. Ha türelmes vagy, és nyitott szemmel 
jársz, követve azt a tanácsot, hogy tartsd magad távol azoktól, 
akik az anyanyelveden beszélnek vagy nyugatiak, és inkább a 
helyiekkel érintkezz, és próbálj egy másfajta mentalitást maga-
dévá tenni. Így ez a folyamat valóban segíteni fog a változásban.

Érthető, hogy egész nap olyan emberek között lenni, akiknek 
más a mentalitásuk és más nyelvet beszélnek, kimerítő lehet 
az elme számára, hiszen nem talál benne feloldódást, meg-
könnyebbülést vagy pihenést. Ám a probléma nem abban 
rejlik, hogy olyanokat keresünk, akik a mi nyelvünket beszélik 
– legyenek akár nyugatiak, akár nem –, sem pedig abban, hogy 
olyanokkal érintkezünk, akik különböznek tőlünk. Ez akár 
hasznos is lehetne, ha közülük válna valaki az idegenveze-



19

tőnkké. A valódi kihívás akkor merül fel, amikor valaki a 
jelenlegi szintjéről közelít, vagyis törekszik új tapasztalatokra 
szert tenni a fejlődés érdekében, azzal a céllal, hogy maga-
sabb szintű tudati képzettséget érjen el, de végül megelégszik 
a megszokott, kényelmes, ismerős dolgokkal – elkerülve az 
erőfeszítést, amelyet az újdonsággal vagy a változással való 
szembenézés kívánna tőle.

Ha egy teljesen más kultúrába utazol, és ott a saját országod-
ból, nyelvi közösségedből vagy akár ugyanarról a világtájról 
származó emberekkel találkozol, némi vigaszra fogsz lelni 
bennük, és ezzel csökkenni fognak az önmagaddal szemben 
támasztott elvárásaid. Ezért azt tanították nekem, hogy ha 
valóban tanulni akarok, távolodjak el a hozzám hasonlók 
világától, lépjek be azok világába, akik különböznek tőlem, 
és maradjak távol azoktól, akik az anyanyelvemet beszélik. 
Természetesen mindig vannak kivételek.

Első indiai utamon, 1978-ban, az volt a célom, hogy talál-
kozzam Mesteremmel, a tiszteletre méltó Swāmī Tilakkal, 
de rendkívül szerencsésnek éreztem magam, amiért egy perui 
úrral, Javier Ugazzal is találkozhattam, aki a kasmíri śaivizmus 
mélyreható tanulmányozásának szentelte életét. Ő igazi áldás 
volt számomra, egy mesterkulcs, amely megnyitotta a men-
tális destrukturálás utazásának kapuit, még akkor is, amikor 
már tanultam Swāmī Omkāranāthānandától, aki szinte kalóz 
szenvedéllyel biztatott minket, hogy induljunk útnak a tudás 
kincsének kalandos felfedezésére.



20

Sok olyan Mester van, aki nem formál téged közvetlenül, de 
megadja az alapot, a lelkesedést és az energiát, hogy a kere-
sésből kiindulva elkezdhesd képezni, formálni önmagadat. 
Nekem megadatott a szerencse, hogy akadt valaki, aki sok 
mindent elmagyarázott nekem: egy teljes tudás- és szellemi 
kaland bevezetését, amelyet követhettem, ha akartam, de 
nem volt kötelező.

Javiertől tanultam meg, hogy a könyvekre úgy tekintsek, mint 
amelyek a jövő szempontjából maradandó értéket képviselnek. 
Láttam, hogyan gyűjtötte a könyveket, hogy hazavihesse őket 
országába, és a jövőben örömét lelhesse bennük – akkor már 
egy érettebb, felkészültebb elmével, amely képes volt igazán 
befogadni a tartalmukat. Egy könyvet mindig el lehet olvasni, 
de nem mindegy, hogy érett elmével rendelkezünk-e ahhoz, 
hogy értékelni tudjuk, vagy ennek híján próbáljuk megérteni.

Ez olyan, mint amikor egy csésze teáról beszélünk: más csak 
úgy meginni egy csésze teát, és más, ha éretten a saját belső 
békédet ismered fel abban, hogy iszol egy csésze teát.



21

Az elmenélküliség

Így az a tudás, amely valóban hatással lesz az életedre, meg-
követeli az elme destrukturálásának folyamatát, vagyis azt, 
hogy az elméd változáson menjen keresztül a tudat forradal-
mának megkezdésével. Az aparāvidyā szintjén, metaforikus 
értelemben ez az „elmenélküliség”, vagyis a korábbi elme 
levetése/elhagyása, a korábbi gondolkodásmód elengedése 
abból a célból, hogy egy másik elmét helyezzünk a helyére.

Soha nem lehetünk teljesen mentesek az elmétől. A tantrá-
ban ezért a „nélkülözni az elmét” vagy az „elmenélküliség” 
fogalma azt jelenti, hogy kiürítjük azt, ami addig benne volt.

Ahogyan a „misztikus Arkhimédész-elv”* szerint is érthetően 
látszik: ahhoz, hogy az elme valami újat befogadjon, először 
ki kell üríteni azt, ami már betöltötte azt a helyet.

*  Egy test, amely folyadékba merül, annyi folyadékot
szorít ki, amekkora a saját térfogata. – A szerk.



22

Vannak olyan ismeretek, amelyeket nem lehet beilleszteni 
a korábbi szemléletmódba, mert újfajta gondolkodásmódot 
igényelnek. Ha mindenképpen ragaszkodsz a korábbihoz, 
akkor nem a tudat felemelkedését, kiteljesedését, hanem 
annak leépülését, hanyatlását éled meg.

Ez azt jelenti, hogy az összeférhetetlenség miatt az újon-
nan megszerzett pozitív értékeket beszennyezhetik a régiek. 
Ha egy új szövetdarabból foltot varrunk egy régi, foszlott ru-
hára, valami előbb-utóbb meggyengül, elenged vagy elszakad.



23

Radikális változás

Amikor új gondolatokat kezdesz bevinni az elmédbe, de a 
korábbiakat nem üríted ki, belső harc, belső konfliktus ke-
letkezik: érzelmi, érdekbeli, megértésbeli, felfogásbeli ütkö-
zések sora. Előbb vagy utóbb biztosan a régi győz, és elkezdi 
beszennyezni, megcsonkítani az új értékeket, torz szüleményt 
hozva létre. Ez az oka annak, hogy misztikus értelemben 
mindig elengedhetetlennek tartják a régi mentalitás radikális 
lecserélését. A radikális változtatást nem erőltetik, de előbb 
vagy utóbb szükségszerűvé válik.

Kezdetben érthető, hogy valaki lassan akar haladni, apró 
lépésekkel, mint a gyermek, aki előbb kúszik-mászik, mielőtt 
felállna. De amikor már járni kezd, ha nem kockáztatja meg, 
hogy gyorsabban menjen, hogy fusson, sosem erősíti meg 
az ízületeit, és nem alakít ki megfelelő neuromotoros (ideg-
izom) kapcsolatot.

A tudat forradalmának folyamatában eljön a pillanat, ami-
kor – miközben magunkévá tesszük a Dharma eszményeit és 



24

mentalitását – félre kell tennünk, hogy a régi életünk szövetére 
toldozgatunk-foltozgatunk új értékeket, és ehelyett radikális 
változtatást kell véghezvinnünk.

Ha valóban előre akarunk lépni a szellemi utunkon, figyelnünk 
kell arra, amit a jóga szentírásai tanítanak: például arra, hogy 
étkezésünk legyen erőszakmentes, azzal ne okozzunk erőszakot 
sem önmagunknak, sem az állatoknak, és úgy éljünk, hogy 
tetteinket emelkedett tudatossággal végezzük. Ebben a meg
világításban beláthatjuk, hogy amikor elindítunk egy átalakulási 
folyamatot, az első, amit bevezetünk, egy egészséges étrend 
eszméje. Ha húsevők vagyunk, az az elképzelés, hogy ne gyako-
roljunk erőszakot az állatok felé, nem lesz része a szemléletmó-
dunknak, mivel részeseivé váltunk a mészárlások rendszerének, 
megtöltöttük a hűtőszekrényünket hússal, és naponta kezeltük, 
elkészítettük, megettük ezeket a termékeket. Ennélfogva ez 
nem fog semmilyen hatást gyakorolni az elménkre, amely arra 
késztetne, hogy megkérdőjelezzük ezt a gyakorlatot.

Különböző körülmények miatt eljöhet egy pont, amikor elkez-
dünk azon gondolkodni, hogy talán jobban kellene étkeznünk 
annál, ahogy eddig tettük, és a jógatanárunk, a táplálkozási 
szakember vagy a Guru azt javasolja nekünk, hogy étkezzünk 
egészségesen és kövessük a táplálkozási piramist. Ekkor be-
vezetünk az étrendünkbe több gyümölcsöt, gabonát, kerül-
jük a túlzásokat és az alkoholt, de még mindig eszünk húst. 
De eljön egy pillanat, amikor a tudatosságunk felemelkedik, 
akár azért, mert mélyebb, erkölcsösebb és békét, erőszak-



25

mentességet valló eszméket kezdünk hallgatni, akár azért, 
mert elmélyedünk a prāṇāyāmában (légzőgyakorlatokban) 
vagy a meditációban.

Ekkor a jógatanárunk elmagyarázza nekünk, hogy a testünk-
ben lévő toxicitás szintje, amelyet a dohányzás okoz, megaka-
dályozza a tüdőnk megfelelő fejlődését, ami gyulladásokat 
okozhat, sőt a mellhártya komoly sérüléséhez is vezethet. 
Ezenkívül az étrendünk, amely magában foglalja a húsok 
fogyasztását, hozzájárul ahhoz, hogy más szervek elnehezül-
jenek, túlterheltté váljanak a húgysavtöbblet miatt, ami blok-
kolja az előrehaladásunkat a gyakorlásban.

Ezen a ponton radikális ugrást kell tennünk: már nem elég új 
dolgokat hozzáadni a mentális, spirituális vagy életmódbeli 
„diétánkhoz”, hanem bizonyos dolgokat el kell hagynunk – 
különben nem leszünk képesek továbbfejlődni.

A hétköznapi életben, ha például sportolók vagyunk, akkor 
gyakorlati értelemben Amanaskát (elmeátformálást) kell 
megvalósítanunk: meg kell változtatnunk a berögzült szoká-
sainkat és gondolkodásmódunkat, hogy azok megfeleljenek 
az edzéshez szükséges feltételeknek. Ha ezt nem tesszük, 
nem fogunk tudni sem izmokat fejleszteni, sem csökkenteni 
a koleszterinszintünket, sem futni.

Ha eljutunk oda, hogy intenzívebb spirituális életet szeretnénk 
élni, kapcsolatban a Dharmával (a lét törvényszerű rendjével), 



26

és tanítványokká akarunk válni, a Mester azt mondhatja ne-
künk: a mantrák és a filozófia gyakorlati alkalmazásáról szóló 
tanítás, amelyet adni fog, megköveteli, hogy kifejlesszük 
a karuṇāt (együttérzést). Ez azonban lehetetlen, ha továbbra 
is állatok megölését tesszük táplálkozásunk alapjává, amikor 
erre nincs is valódi szükség.

Akár tudományos nézőpontból közelítünk, akár a megszerzett 
új tudatosságunk révén, arra a felismerésre jutunk, hogy nincs 
szükség arra, hogy továbbra is hozzájáruljunk az állatok lemé-
szárlásához. Sőt, nem is leszünk képesek megkapni a dīkṣāt 
(beavatást), ha fenntartjuk ezt a karmikus szennyeződést.

Mindezekből, amiket említettünk, láthatjuk, hogy szükség 
van az Amanaskára (az elménélküliségre); szükség van ar-
ra, hogy lebontsuk az elménkben az állatok fogyasztásával 
kapcsolatos megszokott gondolatokat és ízlést, és elhagyjuk, 
következetesen lebontsuk azt a meggyőződést, hogy az állatok 
azért léteznek, hogy megegyük őket.

Az állatok fogyasztása egy olyan mentalitást és életszemléletet 
tükröz, amelyet meg kell változtatni.

Radikálisan, gyökerestül ki kell törölnünk ezeket az elkép-
zeléseket az elménkből, mert bár abbahagyhatjuk az evést, 
a dohányzást vagy az alkoholfogyasztást, de egy bizonyos 
ponton, ha új eszméket vezetünk be, miközben a régi szoká-
saink és ízlésünk még mindig ott munkálkodik bennünk, akkor 



27

a vāsanā (rejtett mentális séma, lappangó hajlam, késztetés) 
előbukkan, és visszavisz a régi szokásokhoz. 

Ez nemcsak ahhoz vezet, hogy újra a korábbi sémáink sze-
rint kezdünk el étkezni, iszogatni és dohányozni, hanem 
magával rántja és újra felszínre hozza az egész régi, belénk 
kódolt gondolkodásmódot is. Ez pedig nemcsak az étkezés-
ben jelenik meg, hanem abban is, ahogyan a kapcsolatainkat 
alakítjuk, ahogyan öltözködünk, vagy ahogyan a fogyasztói 
szokásainkhoz viszonyulunk. Mindezek a szemléletmódok 
szorosan összefonódnak a szokásokkal, mert szemléletmód 
nincs szokások nélkül, és a szokásoknak sincs értelme, ha 
nem formálnak egy szemléletmódot.

Minden változásnak, amit végre kell hajtanod, magával kell 
ragadnia az egész személyiségedet, mert ha nem így történik, 
megszakad az átalakulásod. Ha nincs tudásod, ami eligazítana 
abban, hogy mi elegendő vagy mi nem, mi megfelelő vagy 
mi nem, a saját mércéd kevés lesz, és lehet, hogy pusztán 
tudomány vagy találgatás révén soha nem találod meg a vá-
laszt. Szükséged van valamire, ami irányt mutat – például egy 
könyvre, amely érzelmileg mélyen hat rád; jóllehet, rendsze-
rint inkább emberek azok, akik kisugárzásukkal, erejükkel és 
karizmájukkal változásra késztetnek bennünket.



28

Az önvizsgálat

Ha érzékeny emberek vagyunk, és megfigyeljük a saját való-
ságunkat, akkor önálló tapasztalatunk lesz a belső utazásról. 

Ha azonban csupán felszínes módon teszünk dolgokat – vál-
toztatgatunk, úgy veszünk részt a dolgokban és vagyunk jelen 
valahol, mint aki belép egy klubba pusztán azért, hogy érzelmi 
tagságot szerezzen, és jól érezze magát a többiekkel, de közben 
nem végzünk vicārát (mélyreható elemzést), nem folytatunk 
belső munkát, és nem indulunk valódi belső utazásra önma-
gunk felé, akkor ugyanabban a helyzetben maradunk, mint 
azok, akik ellátogatnak egy olyan egzotikus országba, mint In-
dia, de nem képesek pozitív érzelmi hatást átélni, mert nem 
kapták meg a szükséges információkat ahhoz, hogy megértsék, 
amit látnak, amit érzékelnek.

Jönnek-mennek, de néha rosszul járnak: előfordulhat, hogy 
olyasmit látnak, ami nem tetszik nekik – például az őslakosok 
életfelfogása, a piszok vagy bármi más, amit csak el tudunk 
képzelni.



29

Ha inkább az érzéseinkre hagyatkozunk, ahelyett hogy meg-
vizsgálnánk a helyzetet, számításba kell vennünk, hogy ez 
a fajta gondolkodásmód komoly akadály, amellyel meg kell 
küzdenünk; az Amanaska egyik legnagyobb kihívása éppen 
ennek a legyőzése.

Az Amanaska az érzelmi és mentális destrukturálás során 
nem épülhet a személyes érzelmekre és az egyéni érzelmi 
azonosulásokra. Egy érzés egy másik érzéssel szemben csak 
egy rövid érzelmi-indulati állapotot eredményez, amely az 
énnek valamihez való viszonyától függ; amikor pedig az a 
valami már nincs jelen, az én elveszíti a motivációját. Ez olyan, 
mint amikor tudatosítjuk magunkban, hogy egészségügyi 
problémánk van, elmegyünk az orvoshoz, aki azt mondja 
nekünk, hogy hagyjunk el egy rossz szokást a megoldás érde-
kében, és ezt meg is tesszük – ám csak egy rövid ideig, amíg 
tart a motivációnk.

Aki nem végez önreflexiót, az a megkövült, rugalmatlanná 
vált elméje által kiszolgáltatottá és sebezhetővé válik. Az Ama-
naska-jóga soha nem fog létrejönni annak az embernek 
az életében, aki nem gyakorol önvizsgálatot.



30

Egy rendkívül ősi jóga

Az Amanaska-jóga egy nagyon ősi jóga, amely a meditáció-
hoz, az érzelmek kezeléséhez és ahhoz kapcsolódik, amit ma 
Rāja-jógának nevezünk.

Létezhet-e bármilyen jóga anélkül, hogy lecsillapítanánk az 
elme ingadozásait? Nem. A definíció szerint a jóga az elme 
hullámzásainak megszüntetésére irányuló folyamat.

Lehet-e karma-jógáról, vagy akár az életünkről és a tetteinkről 
való helyes látásmódról beszélni anélkül, hogy rendezetté és 
fegyelmezetté tennénk őket, és a megvilágosodás célja felé 
irányítanánk? Nem. Ahol az elme szétszórt, és világi marad, 
ott soha nem lesz jóga. 

Ugyanúgy, ahogy senki sem tud szakmailag professzionális 
szinten végezni egy tevékenységet, ha nem kezeli az érzelmeit 
– hiszen természetünknél fogva mindenki inkább keveset 
szeretne fáradozni, és sokat kapni.



31

Létezhet-e Bhakti-jóga, az odaadás jógája anélkül, hogy el-
ménk szilárdan az istenihez kapcsolódna a világi szokások 
elhagyása által? Nem.

Énünknek szüksége van arra, hogy a világiasság (az anyagi 
világ kötöttségeinek) ürességével vegye körül magát, hogy az 
istenivel azonosulhasson. Ha az én az anyagi világ dolgaival 
veszi körül magát, akkor azzal fog azonosulni. Az én mindig 
azokhoz a szokásokhoz és hajlamokhoz igazodik, amelyekkel 
az elme meg van töltve. Előfordulhat, hogy egy érzelmi pil-
lanatban felmerül benne a gondolat, hogy másképp gondol-
kodjon és érezzen, de végül mindig visszatér a gyökereihez.

Amikor megpróbáljuk megérteni az elmenélküliség jógáját, 
az Amanaska-jógát, fel kell ismernünk, hogy ez része annak, 
amit ma Rāja-jógának (királyi jógának) nevezünk, mégpedig 
a nivṛtti részében (az elme ingadozásainak megszüntetésé-
ben), vagy a nirvāṇa részében (a transzcendens, megszaba-
dult tudatállapotban). Felfogható úgy is, hogy a mai modern 
Rāja-jóga az Amanaska-jóga egyik része, ha megértjük, hogy 
az Amanaska-jóga ősibb eredetű, és része az ősi ṛṣik (bölcs 
látnokok) látomásának, akik így fogalmaztak: ayam ātmā 
brahma – ez a tudat Brahman, az Abszolút Lét.



32

Az egyesülés az Abszolút 
Léttel, Brahmannal

A tudat nem lehet Brahman, ha azonosul azon elképzelésével, 
hogy ő maga a test, az ego, vagy hogy birtokolja ezeket az 
érzelmeket és érzéseket.

Az elmenélküliség jógájának első lépése nem az, hogy fejbe 
lődd magad és abbahagyd a gondolkodást, vagy hogy hir-
telen, meggondolatlanul úgy értelmezd, mintha az elme-
nélküliség a gondolkodás hiányával lenne egyenlő. Egy jógi 
mentalitásával ellenkezik, hogy gondolkodás nélkül érezzen. 
Az elmenélküliség jógájának szemlélete ott kezdődik, hogy 
gondolatokat kapcsolunk az érzésekhez: tudatára ébredünk 
annak, mit érzünk, miért érezzük azt, és milyen belső struk-
túrák hozzák létre és generálják ezt a fajta érzést bennünk, 
ezt az életszemléletet.

Az elmenélküliség ideájához az egón való felülemelkedés 
kapcsolódik. Ha az elme működési struktúráját nem alakít-



33

juk át, akkor nincs lehetőség az elmenélküliség különböző 
szakaszainak kiteljesítésére. És amikor eljutunk az elmenél-
küliség állapotába – azaz a gondolkodó, érzékszervek által 
irányított, »én vagyok« -ból működő elmétől való mentesség 
állapotába –, tehát amikor túllépünk az elmén, amely ezeket 
az elképzeléseket fenntartja, akkor elkezd megjelenni a tiszta 
tudat állapota, amely mentes a gondolatoktól, az érzelmektől 
vagy a vágyaktól.

Ez nap mint nap megmutatkozik az életedben, amely egyre in-
kább meditatívvá és önreflexívvé válik, valamint a meditációd 
teljes mértékben az elmenélküliség állapotának felépítését 
szolgálja: mentesség a világi, gondolkodó, érzékszervekhez 
kötődő, egoikus stb. elmétől.

A kinyilatkoztatott szentírások szerint a Brahmannal való 
egyesülésben is megmutatkozik az elmenélküliség egyfaj-
ta sajátossága, hiszen az Amanaska fogalmáról beszélünk, 
amely az Upaniṣadokban és magában a jógában is jelen van. 
Így a Brahmannal való egyesülés, az Aham Brahmāsmi („Én 
Brahman vagyok”) kijelentés az elme nagy destrukturálása, 
a nagy Amanaska.

Az a tudatosság, hogy az ember nem a fizikai test, amelyet egy 
adott pillanatban el kell majd hagynia, valamint hogy abban 
a pillanatban lehetősége van tudatosan végrehajtani ezt a 
teljes folyamatot – vagyis a tattvák, a test alkotóelemeinek 
visszaadását a természetnek –, ez maga az Amanaska-jóga. 



34

Tudod nagyon jól, mi az, ami nem vagy, és nem szállsz fel 
a rossz szekérre: hagyod meghalni a testet, de nem azono-
sítod az elmédet annak halálával. Az elmenélküliség másik 
jellemzője a teljesség üressége – a teljesség űrje, üres volta. 
Ez a tantrával fonódik össze, ahol a Chinnamastā** mandalája 
saját ellentmondásosságában nyilvánul meg, egy spirituális 
paradoxon révén. Meglep minket, és szétzilálja a megszokott 
elképzeléseinket. Elsőre másnak tűnik, mint ami valójában.

Vegyünk egy tudományos paradoxonra való utalást, hogy 
megértsük: A fény ugyan megszünteti vakságunkat a sötétben 
és lehetővé teszi, hogy lássunk, de ha túl intenzív, abszolút 
és kontraszt nélküli, akkor vakságot is okozhat. A példában 
szereplő paradoxon az, hogy miközben a fény teszi lehetővé 
a látást, ugyanakkor meg is vakíthat minket. 

A fény lehetővé teszi, hogy lássunk, amikor valamire rávetül; 
de amikor közvetlenül ránk vetül, már nem vagyunk képesek 
látni. Abban a pillanatban megbénulunk, mintha egy hatalmas 
reflektorral néznénk szembe, amely elvakít minket. 

**  Chinnamastā a tíz Mahāvidyā (a tíz nagy bölcsességistennő) egyike, 
akit önmaga fejét levágva ábrázolnak, amint a saját nyakából spriccelő 
vérrel táplálja társait — vagyis egyszerre jelenik meg benne pusztítás és 
életadás, halál és teljesség, a végesség és a transzcendencia. – A szerk.



35

A teljesség üressége

A tantra szimbolikájában*** az szerepel, hogy amikor a jógī 
érzékeli a brahma-jyotiḥ-t, Brahman fényét (az abszolút tu-
dat ragyogását), az elméjében többé már nem látja a világot, 
ugyanis az annak hatására lebénul, mozdulatlanná válik. 
Az ürességet mint létállapotot, azaz a teljesség ürességét, úgy 
kell értenünk, mint egy paradoxont, amelyet Chinnamastā 
képe szimbolizál: ikonográfiáján keresztül arra mutat rá, hogy 
amikor jelen van a forma hiánya, megszületik az abszolút 
teljesség. Vagyis amikor Chinnamastā lefejezi önmagát – az 
ego (éntudat, személyes azonosulás) lefejezését jelképezve –, 
létrejön a Brahmanban az Önvaló felismerése, az Abszolút-
ban való Önmegvalósítás. Amikor eltűnik az egóhoz kötött 
éntudatunk, megjelenik az Abszolút Én (az igaz Önvaló) tu-
data (Brahman tudat, a Brahmanban való feloldódás tudata, 
amelyben nincs többé különállás).

***A tantra gyakran használ istennőket, isteneket, ikonográfiai képeket 
és szimbólumokat arra, hogy leírjon egy lelki, tudati folyamatot, és köz-
vetítse a megélhető spirituális tapasztalatot. – A szerk.



36

Ha továbbra is a tantrát vesszük referenciának, azt kell monda-
nunk, hogy az Amanaska-jóga valójában Chinnamastā jógája, 
mert az energia és az üresség együtt egy paradoxont alkotnak, 
vagyis ellentmondásnak tűnnek, de mégis egységet alkotnak. 
Az ürességben úgy tűnik, mintha semmi sem lenne, de a 
Śakti (isteni női energia, teremtőerő), amely minden dolog 
forrásául szolgál, az a potenciál, amely mindig benne lakozik.

Mi történik akkor, amikor ez az energia, amely a sokféle for-
ma létrejöttét okozza, visszahúzódik saját magvába? Tudjuk, 
hogy az anyag nem más, mint az energia megszilárdulása, 
amely folyamatosan megnyilvánul, majd ismét visszavonul 
a megnyilvánulatlanságba. 

Vajon az univerzum esetében abban a pillanatban erőhiány áll 
fenn és nulla energiatöltése van, vagy egy hatalmas fekete lyuk, 
amely mindent elnyel és eltüntet – vagy éppen ellenkezőleg, 
az energia eléri az osztatlan erő teljességét?

Chinnamastā állapotában (az ego megszűnésekor) az üresség, 
vagyis a śūnyatā állapota (a forma nélküli teljesség), amely 
a nirvāṇán (felszabaduláson, a szenvedéstől való megszaba-
duláson) keresztül érhető el, a legnagyobb erőt vagy a tudatos-
ság legteljesebb kifejeződését hozza létre. Ez akkor történik 
meg, amikor megszüntetünk minden korlátozó azonosulást. 
Ugyanúgy, ahogy ha letörlünk minden szakaszjelölést egy vo-
nalról, visszanyerjük magát a vonalat az érzékelésünk számára. 
A vonal, még ha láthatatlan volt is, mindig is ott volt, mint 



37

a szakaszok alapja és hordozója. Amikor a Vedānta hagyomány 
(indiai filozófiai iskola) és az Upaniṣadok (szent szövegek) 
arra ösztönöznek minket, hogy kijelentsük: „Én Brahman 
vagyok” („aham brahmāsmi” - Bṛhadāraṇyaka Upaniṣad 1.4.10), 
az nem azt jelenti, hogy Brahman attól a kijelentéstől kezd 
majd létezni. Amikor szavakba öntjük és kimondjuk ezt az 
állítást, valójában azt tesszük, hogy eltávolítjuk a tudatunkból 
az „én” és a „vagyok” korlátozást, vagyis az egót – és ekkor 
visszanyerjük a valódi igaz Önvaló tudatát, amely mindig is 
létezett bennünk. Ugyanúgy, mint a vonal példájában: a vo-
nal mindig létezett minden egyes kimetszett szakaszban, és 
mindegyikben jelen volt. Hasonlóképp Brahman is mindig 
ott van mindenben – még akkor is, ha nem látjuk, vagy nem 
fogjuk fel.



38

Raja-jóga

Nagyon fontos megérteni, hogy az Amanaska-jóga a Raja-jóga 
teljes körű megvalósítása: az érzelmek, illetve a mentális és 
érzékszervi folyamatok kezelésének és irányításának tökéletes 
rendszere, az Advaita Vedānta tanításai szerint alkalmazva.

El kell jutnunk a gyakorlás során egy olyan pontra az énünk 
kiképzésében (fejlesztésében), amikor a világban való mű-
ködésünket az āsana, a prāṇāyāma, a pratyāhāra, a dhāraṇā 
és a dhyāna által fegyelmezzük – vagyis a testi szilárdság, 
a  légzés szabályozása, az érzéki benyomások visszavoná-
sa, a mentális áramlás összpontosítása és a meditáció révén 
történő belső elmélyülés által. Emellett gyakorolnunk kell azt 
is, amit minden értelmes ember tenne: a vicāra-t, vagyis az 
életünkön való elmélkedést, ebben az esetben a Guru tanítá-
sait és a szentírásokat irányadónak tekintve – ami a Vedānta 
módszertanának legfőbb alapját képezi.

A gyermek nem ugyanúgy gondolkodik a dolgok valóságáról, 
mint a felnőtt, és nem is ugyanúgy mélyül el benne. Bár van-



39

nak gyerekek, akik nagyon jól gondolkodnak, mégsem úgy 
teszik, mint a felnőttek, mert a felnőtteknek más a valóságról 
és az önmagukról alkotott képük.

Ugyanez történik, amikor az Önvalóról gondolkodunk. 
Egy bhakta (odaadó hívő) elmélkedése más lesz, akinek tu-
dása Isten és közte lévő szeretetkapcsolaton alapul, mint egy 
jñānié (a tudás útját követő bölcsé), vagyis egy vedāntiné 
(a Vedānta követőjéé), akinek látásmódja az Önvalóról való 
saját reflexióján alapul.

Az Amanaska kimondatlanul, mégis teljesen egyértelműen 
benne rejlik az Upaniṣadban, amikor megmutatja, hogyan 
juthatunk el a neti neti módszerrel (szanszkrit: „nem ez, nem 
az” – vagyis mindannak sorra történő elvetésével, ami nem az 
Önvaló, csupán hamisan azonosítjuk magunkat vele: test, ér-
zelmek, gondolatok stb.) annak megértéséhez, hogy mi az 
Önvaló (az igazi Én).

Néha, amikor meg akarom tanítani az új tanítványoknak, 
hogy nem azonosak a testükkel, megkérem őket, hogy néz-
zék meg a társuk kezét, majd megkérdezem tőlük, vajon 
szerintük a társuk annyi, mint az a kéz? Azonos azzal? A vá-
lasz természetesen: nem, hiszen logikus, hogy a társuk több 
annál, és különbözik a kezétől. Ezután arra kérem őket, hogy 
figyeljék meg a saját kezüket, és innen vezetem el őket ah-
hoz a következtetéshez, hogy – ahogyan a társuk kezénél 
is – ők maguk a megfigyelők, tehát különböznek attól, amit 



40

szemlélnek. Tehát ugyanúgy igaz a saját kezeik esetében is: 
ők a megfigyelők, és ezért különböznek a megfigyelt tárgytól.

Bármennyire közel állunk is érzelmileg a testünkhöz, és bár-
mennyire is kapcsolódunk hozzá az idegrendszeren keresztül, 
amely érzéseket és érzékszervi észleléseket közvetít – például 
amikor valaki megszorítja a kezünket, és fájdalmat érzünk, 
automatikusan azonosulva ezzel az élménnyel –, ha a központi 
idegrendszer összeköttetése megszakadna vagy elvágnák va-
lahol, az „énérzet” akkor is megmaradna bennünk, továbbra 
is önmagunknak éreznénk magunkat, még abban az esetben is, 
ha észrevennénk, hogy egy testrészünk hiányzik.

Mindaz, ami automatikusan működik, az Amanaska-jóga 
által tudatosítható és felszabadítható az automatizmusából.

Ugyanígy megteheted ezt a kultúrával is: azokkal az elképzelé-
sekkel, kondicionált normákkal, amelyeket beléd ültettek arról, 
hogyan kellene gondolkodnod, beszélned, enned, megélned a 
szexualitást, öltözködnöd, vagy akár ruhában fürödnöd a ten-
gerben, még akkor is, ha teljesen egyedül vagy. Mindezek a dol-
gok – ezek az elképzelések, amelyek szokásaid részévé váltak, 
és amelyeket mentális struktúrád részeként tartasz számon –, 
ha leküzdöd a hozzájuk való ragaszkodásodat és lecseréled őket, 
új világot nyitsz meg a személyiséged előtt; éppúgy, ahogyan 
azok az emberek, akik leszoknak a dohányzásról, új világot 
fedeznek fel a légzés megtapasztalásában, és új barátokra is 
lelnek, akiknek nincs közük a dohányosok világához.



41

A negatív tulajdonságok 
feláldozása

Az áldozat és a lemondás eszméje kapcsolódik az Amanaskához 
(ahhoz a jógarendszerhez, amely a gondolatok lecsendesítésére 
és a testtel való azonosulás meghaladására tanít), amely elvezet 
bennünket a Śiva-tudatba. Ehhez azonban nem lehet hozzáfér-
ni, hacsak nem mondunk le a testtel való önazonosulásunkról. 
Mint ahogy, ha nem számolod fel azt a tudatállapotot, amely 
az arroganciához, a gőghöz, a féltékenységhez és az irigység-
hez köt, nem leszel képes megtapasztalni az alázat és a hála 
állapotát. Ha nem áldozod fel ezeket a negatív tulajdonságokat, 
nem fogod tudni célul kitűzni, hogy szépséggel és békével 
teli életet alakíts ki, és nem fogod tudni gyakorolni a medi-
tációt sem. A meditáció nem lehetséges egy feszült, negatív 
érzésekkel és haraggal, sérelmekkel, nehezteléssel teli ember 
számára. A kedvező következmények nem következhetnek 
be a kedvezőtlenek eltávolítása nélkül. Mindez összekapcso-
lódik az Amanaskával, és Chinnamastāval együtt a tantrikus 
mandalában egyesül (ami egy szakrális kör vagy diagram, 



42

amely a kozmosz és a tudat teljességét ábrázolja a tantrikus 
hagyományban).

Chinnamastā sādhana-ja (gyakorlata) egy bizonyos szintű ál-
dozatot és lemondást kíván. A mandala szimbolikája azt fejezi 
ki, hogy – Chinnamastāhoz hasonlóan – feláldozom a saját 
fejemet, vagyis az elmémet: lemondok az egómról és a ra-
gaszkodásaimról. Például, ha nem tudok leválni a szüleimről, 
ha nem távolodom el az irántuk érzett érzelmi ragaszkodástól, 
akkor nem leszek képes megházasodni, és nem tudom érett 
emberként felépíteni az életemet.

Ha ötvenévesen is még mindig a családom szolgál mintaként, 
viszonyítási pontként ahhoz, hogy eldöntsem, mit tegyek vagy 
mit ne, akkor az idő óráján egyre fogy az esélyem a felnőtté 
válásra.

Mindezeket a dolgokat elmondhatná neked egy pszichológus, 
egy tanár vagy egy mentor is, anélkül hogy a Dharma útján 
járnál, anélkül hogy Gurut kéne keresned, aki ezzel szembesít. 
A pszichológusod fel tudja tárni és tudatosíthatja benned a szü-
leidhez, családodhoz való függőségedet, valamint azt, hogyan 
befolyásolja mindez a saját döntéseid meghozatalát – anélkül 
hogy ennek teljes mértékben tudatában lennél.

Ha mindezt transzcendentális szinten vizsgáljuk, minél több 
egót kódolsz be az életedbe, annál kevésbé lesz a részed Śiva, 
Brahman és a jóga. Érett emberként, minél inkább kötődé-



43

sekhez láncolod az egódat, annál kevésbé fogsz növekedni. 
Ezért az életben nemcsak a fizikai köldökzsinórt kell elvágni, 
hanem az elme és az érzelmek kötelékét is. Számos szerep 
épül be és rögzül „normális”-ként, amelyek – anélkül hogy 
észrevennéd – elsorvaszthatják a fejlődést a létezésed kü-
lönféle területein.

Mindezt figyelembe véve meg kell értened, hogy vannak 
olyan áldozatok és lemondások, amelyek valóban átala-
kító erejűek, és ha nem léped meg őket, különböző hálók 
csapdájába fogsz gabalyodni, amelyek megakadályozzák 
az előrehaladást. Egy Mesterrel való kapcsolatban a Guru 
mindig meg fog védeni, hogy ne ragadj semmiféle hálóba; 
a csatatérre fog  állítani, ahogyan Śrī Kṛṣṇa tette Arjunával. 
Śrī Kṛṣṇa Amanaska-jóga helyzetbe állította Arjunát, lebontot-
ta elméjének szerkezetét egy rettenetes helyzetben, amellyel 
jógiként szembe kellett néznie egy testvérháború közepén.

Arjuna, amikor elérkezett a pillanat, hogy szembenézzen a sor-
sával, amelyre oly régóta készült, súlyos problémába ütközött 
amiatt, hogy nem a helyes és transzcendentális, a parāvidyā 
(a legmagasabb, transzcendentális tudás) nézőpontjából kö-
zelítette meg a szituációt.

Ebben a pillanatban Śrī Kṛṣṇa összetörte azokat a mentális 
struktúrákat, amelyek a világias érzékelésen alapultak, és meg-
adta neki a helyes transzcendentális látásmódot, hogy teljes 
tisztánlátással tudjon szembenézni mindazzal, ami történni fog.



44

Így, ezt figyelembe véve, egy jóginak szembe kell néznie 
mindazzal, ami az életében történik, ügyelve az étkezésére, 
a gyakorlataira, az alvására, a kapcsolataira, mégpedig oly 
módon, hogy közben ne veszítse el az elméje feletti uralmát, 
és ne keveredjen harag- vagy erőszakkitörésekbe azokkal 
szemben, akik körülveszik őt. Egy jóginak a mindennapi 
konfliktusokkal Swāmī Śivānanda tanítása szerint kell szem-
benéznie: alkalmazkodj, igazodj, idomulj, tűrd az inzultust 
és a sértést. Ez a tiszta Amanaska.

Amikor a jóga nincs jelen, az ember soha nem akarja ezt tenni, 
hanem inkább azt akarja, hogy mások tegyék meg, mert a 
társadalomtól kapott kultúra, amelyben élünk, azt mondja 
nekünk, hogy törekednünk kell arra, hogy mások értékeljenek 
és tiszteljenek bennünket, és erre épül a jólétünk.

Az Amanaska-jóga első lépésben azt jelenti, hogy megszabadí-
tod elmédet a megszokott és korábbi gondolkodásmódjaidtól, 
mentalitásodtól és hiedelmeidtől. A másodikban azt jelenti, 
hogy megszabadítod elmédet attól a tudattól, hogy „én vagyok 
a test, a név, a forma és a tulajdonság”. A második lépéshez 
soha nem fogsz eljutni, ha nem teremted meg az emberi ala-
pokat egy bizonyos fokú tudatossággal és következetességgel. 
Ezt alapvető fontosságú megérteni.



45

A Mester védelme

Néha a Mesterek újra meg újra megpróbálják helyreigazítani 
alapvető szokásainkat: az evésnek, az öltözködésnek, az alvás-
nak, az élet alapvető dolgainak és a megfelelő kapcsolatoknak 
a szokásait. Az alapvető szokások kiigazításának szintjén 
tanítanak, mert a tanítvány nem fordít megfelelő figyelmet 
ezekre, és ez lehetetlenné teszi, hogy tovább lehessen men-
ni a tantra, Śiva felé. A tanítvány az elme felszabadításának 
legalapvetőbb szintjén találja magát.

Úgy kellene a Mester lábaihoz érkeznünk, hogy már megsza-
badultunk korlátozott gondolkodásmódunktól, és képesek 
vagyunk kívül hagyni cipőnket és szokásainkat a vele való 
kapcsolat kezdetén, megengedve neki, hogy az elménket a 
megfelelő módon formálja. De ez általában nem így történik.

Az Amanaskát az elme destrukturálásának, vagyis az elme-
nélküliségnek a kezdeteként kell értenünk, a Chinnamastā-t 
pedig, (aki istennőként az önátadást és a korábbi formák 
elhagyását jelképezi) a tantra tanítása szerint úgy, mint azt 



46

az erőt, amely megkönnyíti számunkra a korábbi értelmezési 
és létezési mintáink elengedését, hogy megszerezhessük azo-
kat a bennünk szunnyadó immanens (belső) erőket, amelyekre 
szükségünk lesz. Ezek az erők csak akkor válhatnak elérhe-
tővé és mozgósíthatóvá, ha elhagyod a korábbi gondolkodási 
mintákat, a rögzült szemléletmódot, gondolkodásmódot és 
a káros, visszahúzó szokásokat.



47

Jógatanítványként  
helytállni

Ha valaki jó tanuló akar lenni, sok szabadidőt kell feláldoznia 
ahhoz, hogy megfelelő módon bővíthesse és mélyíthesse el 
tanulmányait. Ha valaki jó szakember akar lenni a munká-
jában, fegyelmeznie kell magát: meghatározott időben kell 
felkelnie, fel kell készülnie, és el kell indulnia a munkahelyé-
re, félretéve teljes érzelmi világát, még akkor is, ha számos 
kapcsolati problémája van.

Ha pedig te is jógi akarsz lenni, mindezt teljesen világosan 
kell látnod. A jóginak arra kell törekednie, hogy mindent jól 
végezzen el, amit tennie kell – még akkor is, ha az csupán 
a száraz bambuszlevelek felsöprése az udvaron. 

Ez a módja annak, hogy a saját jógádat gyakorold. Ezt később 
a mindennapi munkádban is alkalmazni tudod, ha már meg-
tanultad a jógaiskoládban – legyen az néhány órás, néhány 



48

hetes kurzus, vagy akár hosszabb időtartam egy āśramban 
(közösségben, ahol a gyakorlás és tanulás folyik).

Itt meg fogod tanulni, hogyan végezd a dolgokat teljes figye-
lemmel, tudatossággal, mindfullness-szel, amely az Amanas-
ka-jóga egyik legfontosabb eleme.



49

A destrukturálás  
legmagasabb szintű  

koncepciója

Senki sem tudja destrukturálni az elméjét, ha nem összponto-
sítja minden figyelmét arra, amit éppen tesz, hogy fokozatosan 
eltávolítsa a vikṣepát (az elme nyugtalanságát, szétszórtságát). 
Olyan ez, mintha Arkhimédész elve érvényesülne a jóga fo-
lyamatában: az elme, amennyiben egyre teljesebb figyelem-
mel telítődik a prāṇāyāma (légzőgyakorlatok) és a dhāraṇā 
(koncentráció) révén, úgy fogja fokozatosan kiszorítani ma-
gából a figyelemhiányt, a szétszórtságot, a zavarodottságot 
és hasonlókat.

Ez a folyamat azáltal történik, hogy elvégzed a rád háru-
ló feladatokat, a legegyszerűbbektől a legösszetettebbekig: 
a söpréstől, mosogatástól, festéstől, javítástól, szervezéstől, 
ügyintézéstől, tanítástól kezdve egészen addig, hogy figyelsz 
a beszédedre, valamint arra, hogyan kezeled az érzelmeidet 
és az impulzivitásodat.



50

Mindez része annak a protokollnak, gyakorlatoknak, amelye-
ket Amanaska-jógának nevezünk. Egy spirituális gyakorlat 
maga is Amanaska-jóga: időt szentelni a meditációnak, mant-
rákat tanulni, használni a yantrák (szakrális, szent geometriai 
ábrák) vizualizációjának mágikus erejét – akár úgy, hogy az 
oltárodra helyezed őket, különböző formákban magaddal 
hordod, vagy tetoválásként viseled.

A tantra különféle sādhana-gyakorlatainak (spirituális gya-
korlatainak) végzése közelebb visz az eksztázis megtapasz-
talásához, ami azonban soha nem fog elérkezni, ha nem 
destrukturálod az elmédet, amely hozzászokott ahhoz, hogy 
a dolgokat egy bizonyos módon érezze, élvezze és érzékelje, 
mégpedig olyan nézőpontok és minták alapján, amelyeket a 
jógán kívülről vettél át.

Amikor az emberek olyan drogot vesznek be, amely módosítja a 
tudatállapotukat, vagy altatót szednek, mert az elme neurotikus 
és nem képes elaludni, olyankor valójában tudattalanul arra 
törekednek, hogy Amanaskát hozzanak létre az elméjükben.

A destrukturálás legmagasabb koncepciója akkor valósul 
meg, amikor elmélyedünk a Bhagavad Gītā és az Upaniṣadok 
filozófiájának tanulmányozásában és a tudás megvalósítá-
sának keresésében. Ehhez azonban végig kell járnunk az 
összes upāya kriyā-t (előkészítő gyakorlatot): meditációkat, 
mantrákat, az imádat különböző formáit stb., hogy kiürítsék 
elménkből a világot, és betöltsék azt a teljességgel.



51

A teljesség megtapasztalása nem valamiféle mesterséges dolog, 
hiszen az mindig jelen van. Csupán el kell távolítanunk mind-
azt, ami korlátozza ennek megértését – ugyanúgy, ahogyan 
ha egy tiszta vonalat akarunk látni, el kell távolítanunk róla 
azokat a törésvonalakat, amelyek szakaszokra tagolják azt, és 
akadályozzák az észlelését.

Az upāya kriyāk (előkészítő gyakorlatok) szétbontják, destruk-
turálják az ízlések és vágyak szerint működő „én”-en alapuló 
érzékszervi elméd hétköznapi beidegződéseit.

Egy dikṣitā (beavatott tanítvány) egyszer megkérdezte tőlem: 
„Hogyan tudom eltávolítani ezt a fáradt, gőgös, öntelt, hiú 
elmét? Mit tehetek, hogy megszabaduljak tőle?”

A válaszom a következő volt: az egyetlen mód, amelyet ismerek, 
az az āśramban (jógaközösségben, kolostorszerű közösségben) 
való együttélés másokkal és azoknak a feladatoknak az elvég-
zése, amelyek mások szolgálatával és gondoskodással járnak, 
valamint figyelmet igényelnek, és amelyeken keresztül az ego 
fokozatosan felszabadulhat – ha kibírja annak a feszültségnek 
a hatását, amelyet mindez kivált belőle.

Ő újra megkérdezte: „Miért kell āśramba mennünk, és miért 
nem tehetjük meg ugyanezt a családtagjaink körében vagy 
a hozzánk közel állókkal együtt?” A válaszom ez volt: nem 
lehetséges ugyanezt a családdal vagy közeli ismerősökkel 
véghezvinni, mert velük kapcsolatban már eleve rendelkezel 



52

egy kiforrott ismerettel, amely automatizmusokhoz vezet 
és magától értetődővé teszi számodra, hogy mikor mit kell 
tenned. Egy másik körülmény is felmerül: érzelmi szinten 
kialakul egy betokozódás, egyfajta megrekedés, amely szinte 
soha nem oldódik fel. Úgy tűnhet, hogy ez megkönnyíthetné 
a dolgokat, de a különféle érzelmek valójában beágyazódnak, 
megkövülnek. Néha könnyebb megbocsátani egy idegennek, 
mint a saját testvérednek.

De egy āśramban olyan emberekkel fogsz együtt élni, akiknek 
semmi közük hozzád, sem a származásodhoz, sem a nyel-
vedhez; és olyan együttélési szabályok szerint, amelyek nem 
engedik meg, hogy a saját ízlésed, vagy kényed-kedved sze-
rint cselekedj. Ez pedig azt fogja jelenteni, hogy az egód egy 
másfajta létezési mód szerint kezd el formálódni, rendeződni, 
strukturálódni.

Egy āśram mindenféle jellemek, formák, mentalitások és kul-
túrák találkozási pontja, ahol egy közös ideálban kell megálla-
podniuk. Nem lehet mindenkinek a saját maga nemzetisége, 
sajátossága, akarata szerint cselekedni, érvényesülni. Ez be-
szennyezi, eltorzítja a jógát. Mindannyiunknak ugyanazzal 
a mentalitással kell rendelkeznünk, ugyanazon ideálokat 
kell követnünk. Śrī Kṛṣṇa rámutat a Bhagavad Gītāban, hogy 
mindannyiunknak meg kell ismernünk az írások tanításait, 
és egyformán alkalmaznunk kell azokat ebben az életben, 
függetlenül attól, honnan származunk. Jóginak kell lenned, 
függetlenül a származásodtól vagy társadalmi helyzetedtől. 



53

Ezek egyike sem lehet meghatározó tényező a jógik számá-
ra. Mi, jógik, közös ideálokat kell hogy magunkévá tegyünk, 
hogy ne szenvedjünk el egy Bábel-tornyot, ahol semmiféle 
megértés nem létezik.

Ezért mindig van egy śāstra (szentírás) és egy Guru (Mester), 
melyek által engedelmességünket, érzelmeinket és megér-
tésünket helyreigazíthatjuk; és ebből az állapotból kiindul-
va fokozatosan vághatjuk le az egónk fejét, és gyakoroljuk 
a Chinnamastāt (a tantra egyik gyakorlatát, amely az ego 
fejének levágását, vagyis az önátadást és az egomeghaladást 
szimbolizálja).

Az elmélet szerint egy āśramban a hallgatók, akik figyelnek, 
általában megértik ezt, de a gyakorlatban ez bonyolódik, mi-
vel hajlamosak ítéleteket és az egóhoz kapcsolódó egyéb 
álláspontokat hozzáfűzni. Ily módon besorolják magukat egy 
hierarchiába, rangot követelnek maguknak, és megtámadva 
vagy megsértve érzik magukat, amikor úgy tapasztalják, hogy 
nem részesülnek a szerintük megérdemelt tiszteletben.

Ahhoz, hogy az Amanaskát gyakorolni tudjuk, mindig szüksé-
günk van egy Gurura, egy alapvető tekintélyre, aki viszonyí-
tási alapként, referenciaként, irányadó pontként szolgál, és 
kijelöli számunkra, mit kell tennünk. Néha előfordul, hogy 
a tanítványok nem teljesen értik meg a dolgokat, és rá akarják 
erőltetni a saját elképzeléseiket arról, hogy minek hogyan 
kellene lenni, hogyan kellene működni. Ilyenkor a Guru azt 



54

mondja: „Az én iskolám a jóga iskolája, ahol a hagyomány 
szerint a Guru jelöli ki az irányvonalat, nem a tanítvány.” 
Ha a tanítvány a saját elképzeléseit akarja ráerőltetni, azzal 
érvényteleníti a Mestert. Képzeld el, hogy valaki elmegy egy 
vívóiskolába, és azt mondja, hogy pisztollyal akar megtanulni 
lőni. Ez nem lehetséges, bármennyire is erőlteti. Amit tennie 
kellene, az az, hogy elmegy, és keres egy olyan iskolát, ahol 
azt tudják megtanítani neki.



55

A Guru mint kulcs
fontosságú referencia

Döntő fontosságú, hogy a Guru legyen a referencia számodra, 
hogy legyen viszonyítási alapod a Guru által, aki világos és 
határozott lesz veled a szentírások előírásai szerint. Van le-
hetőséged választani, hogy elfogadod vagy elutasítod, de 
nem vitatkozhatsz vele. Ez hasonló a törvényekhez: kötelesek 
vagyunk betartani és azok szerint kell cselekednünk, és ha 
megszegjük őket, engedelmeskednünk kell a bíró tekintélyé-
nek, és alá kell vetnünk magunkat döntési jogkörének, anélkül 
hogy lehetőségünk lenne módosítani azt.

Az ember élhet a saját világában, követheti a saját szabályait, 
de a Dharma világában az uralkodik, aki ismeri a törvényt. 
A Guru az, aki ismeri a śāstrát (szentírást), és megtanítja neked, 
hogyan fegyelmezd az elmédet ezek szerint az elvek szerint.

Ahhoz, hogy az Amanaskát sikeresen megalapozzuk a Mester–
tanítvány kapcsolatban, egyensúlynak kell lennie a függőség 



56

és a függetlenség között. Ez azt jelenti, hogy a tanár tanításai-
tól és a szentírásoktól függ, hogy kifejleszthesd a független-
ségedet. Ez a függetlenség akkor fog létrejönni, amikor már 
magadévá tetted a tanításokat, és elkezdesz annak megfele-
lően, azokkal összhangban gondolkodni. Amikor tanulsz, hall-
gatnod kell, figyelned kell, használnod kell azokat az értékeket, 
amelyeket kapsz, Karma Jógát kell végezned, például a száraz 
levelek elsöprését, a Mester jelenlétében fel kell állnod, és le 
kell ülnöd, amikor ő azt kéri; fegyelmezetten kell viselkedned, 
és szabályoznod kell az életmódodat, szokásaidat. 

Mindez képessé fog tenni téged arra, hogy fokozatosan be-
fogadd a tudást, és amikor már birtokodban lesz, akkor te 
magad fogod szabályozni önmagadat ugyanazon elvek szerint, 
amelyek szerint a Mestered szabályozott téged. A mesteri 
tudás irányított betanítás, beavatás révén alakul ki: amikor 
fokozatosan mesteri tudást kapsz, lassanként te magad is 
Mesterré válsz. Ha azonban saját magadat akarod képezni, 
és nincs viszonyítási alapod arra, hogy felismerd a hibáidat, 
akkor azzal találod magad szemben, hogy egy bolond tanít egy 
tudatlant; ezért óriásit tévedhetsz. Érdekes módon az auto
didakta tanítók gyakran a saját hibáikat nem látva hajlamosak 
túlzott szigorral irányítani másokat.



57

Amanaska az élet  
minden területén

Az Amanaskához szükség van kezdetben egy függőségi kap-
csolatra, hogy aztán létrejöhessen a függetlenség; ez a Guru–
śiṣya paramparā, a Mesterek és tanítványok megszakítatlan 
láncolata. Egy másik fontos jellemző, amelyet már említettünk, 
hogy az önvizsgálat teljes folyamatának részeként elemzésre 
van szükség. Ez teljes figyelmet, éberséget, tudatos jelenlétet 
követel meg: hogy teljes mértékben tudatában legyél annak, 
ami történik az életedben, és hogy a szentírások elvei által 
vezérelve figyeld meg a lelkiállapotaidat, lelki folyamataidat, 
gondolataidat, hozzáállásodat, érzéseidet, érzelmi reakcióidat 
és cselekedeteidet.

Lehetetlen tanítani úgy, ha nem ugyanazokat az értékeket és 
ideálokat képviseljük. Például, ha azt mondod valakinek, hogy 
egy szokás vagy gondolkodásmód tekintetében le kell bontania 
az elméje megszokott mintázatait, de az illető nem hajlandó 
erre, akkor annak semmilyen hatása nem lesz. A Mester és 



58

tanítványa közötti mély kapcsolat magában foglalja a tanítvány 
elméjének állandó destrukturálását.

Olykor egy tanuló vagy tanítvány családtagjai panaszkodnak 
a Mestereknek, azt kérdezve, hogy mi történt a gyermekükkel, 
hogy így megváltozott.

Nem képesek megérteni, hogy a gyermekük pont azért lépett 
kapcsolatba a Mesterrel, hogy megváltozzon.

Az iskola mottója: Ha hiányzik az útmutatás az életedből, gyere és 
járj az iskolámba. Ha nem vagy elégedett azzal a mentalitással, 
amellyel rendelkezel, és változtatni akarsz rajta, gyere és járj 
az iskolámba. Tehát a tanítványban, aki kapcsolatba kerül az 
Iskolával, a Mester–tanítvány kapcsolat révén változás történik.

Az Amanaska-jóga a testedre, a spiritualitásodra, az elmédre, 
az étkezési szokásaidra, a munkavégzésed módjára, arra aho-
gyan szeretsz, a szexualitásodra fog összpontosítani – vagyis 
mindarra, ami az életedet betölti. Sok esetben előfordulnak 
dolgok, amelyeket nem akarunk megtenni, mert úgy gondol-
juk, hogy nem képezi részét az erkölcseinknek, a kultúránk-
nak, a személyiségünknek vagy bármi másnak. Ezek csupán 
tabuk, amelyek mély félelmet keltenek bennünk a változástól, 
attól, hogy további lépést tegyünk az önmagunkkal való kap-
csolatunkban. Ezért végül úgy döntünk, hogy lehorgonyzunk 
egy bizonyos életformánál, és lemondunk a változásról.



59

Az elme megszokott mintázatainak, mentális szerkezetének 
destrukturálása nélkül sehova sem juthatunk. Amikor a fi-
atalok bevonultak a hadseregbe, első lépésként az újoncok 
megszokott gondolkodásmódját kezdték lebontani. Már az 
első naptól azt éreztették velük, hogy sem anyjuk, sem apjuk 
nincs már ott.

Ha nem fogadod el elméd szerkezetének destrukturálását 
– azaz az Amanaskádat, a régi „én” halálát –, akkor nem szü-
lethet meg az új „én”. Ha személyesen, te magad nem vállalod 
a felelősséget ezért a belső destrukturálási folyamatért saját 
magad érdekében, semmi sem fog történni. Vissza fogsz esni 
ugyanazokba a hajlamokba, tendenciákba, rendszerekbe és 
szokásokba, egy olyan utazás után, amely nagy kalandként 
kezdődött, és amely során azt hitted, hogy 180 fokos fordulatot 
adsz az életednek, de végül 360 fokban zárult.

Vissza fogsz térni ugyanahhoz, mint mindig, a megszokott 
módon, de ezúttal kiábrándultan, hitetlenül, elbizonytala-
nodva és megkeseredve. 

Tisztában vagy vele, hogy szenvedsz, és hogy közben önma-
gadat „doppingolod”? Ha igen, a megoldás kulcsa az elme 
rétegeinek destrukturálásában rejlik, a Dharma tanításainak 
tanulmányozásán keresztül. Az elme destrukturálása azt je-
lenti, hogy kiürítjük azt az előre meghatározott fogalmaktól, 
előítéletektől és megtöltjük más valóságok tudásával és ta-



pasztalatával. Ehhez teret kell teremtenünk, lehetővé kell 
tennünk, hogy a kontraszt, a különbségek, az ellentétek, az 
ellentmondások megmutatkozzanak (a régi és az új, a meg-
szokott és az ismeretlen között), hogy szembe tudjunk nézni 
önmagunkkal és átalakulhassunk.



Ha az ego meghaladásáról beszélünk, azonnal az Amanas-
ka-ra kell gondolnunk — egy olyan tudatállapotra, amely-
ben az egyéni elme meghaladottá válik. Ez a tiszta tudat 
állapota, amely mentes a gondolatoktól, az érzelmektől 
és a vágyaktól; ez a legfőbb jellemzője annak, amit „elme-
nélküliség”-nek nevezünk: az elme hiánya, az Amanaska.

ISBN 978-615-02-5710-5

Sw
ām

ī S
ha
ṅk
ar
at
ila
ka
		

A
M

A
N

A
SK

A
	

A
z 

el
m

en
él

kü
lis

ég
 j

óg
áj

a




